
 

1 
 

Verslag vierde bijeenkomst cursus Nietzsche: Wie niet zo denkt als ik, volge mij. 

Bosch en Duin, 18 maart 2016. 

 

Rode draad: 

Ik vat de voorgaande bijeenkomsten kort samen: 

 

1. Wat kan ik weten: er zijn geen feiten, er is enkel interpretatie 

2. Wat is de mens: egoïsme is dat ene feit 

3. Wat moet ik doen: elke moraal is wil tot macht. Nietzsche geeft de voorkeur aan de 

grote stijl: de verbinding van het creatieve met het rationele, waarbij het rationele in 

dienst staat van het creatieve. 

 

Vanavond: wat mag ik hopen? De hoofdlijn van vanavond is dat Nietzsche een neergang 

van de cultuur voorziet (relativisme, nihilisme) in samenhang met een toenemende 

secularisering. Zijn antwoord daarop is autonomie. 

 

Dood van God. 

We lezen de tekst van ‘de dood van God’ uit ‘de vrolijke wetenschap’. De interpretatie is de 

dood van God in de cultuur. De cultuur stevent af op een postchristelijke cultuur. Ik 

verbind dat allereerst met de gegevens uit het zeer recente onderzoek ‘God in Nederland’: 

(Trouw, 14 maart 2016). 

 

- Kerkbezoek is nu gedaald tot 18% van de bevolking; 

- Minder Nederlanders noemen zich gelovig; 

- Ook het aantal ‘spirituelen’ neemt af; 

- Kleine protestantse kerken groeien. 

 

Terug naar de tekst God is dood. Het verhaal speelt zich af op de markt. Dat is symbolisch, 

zoals het verhaal een en al symboliek is. Uit de tekst spreekt vooral zorg over het overlijden 

van God. En zijn overlijden – zijn heengaan uit de cultuur – is iets wat ons allen aangaat. 

Het leidt er toe dat we onze oriëntatie en zekerheden kwijt raken. Het schept ook de ruimte 

voor autonomie. Religie als belangrijk bindend element in de cultuur verliest zijn bepalende 

betekenis. Deze boodschap komt echter te vroeg. De tijd is nog niet rijp om de betekenis 

ervan door te laten dringen.  

 

Nietzsche en Christendom: 

Allereerst de godsbewijzen. De godsbewijzen vinden hun grond bij Aristoteles. Deze 

concludeert uit de overal aanwezige beweging een eerste beweging.  Deze eerste beweging 

is zelf niet in beweging gebracht: de onbewogen beweger.  (De onveroorzaakte oorzaak). 

Deze conclusie van ‘de onbewogen beweger’ wordt wel de god van de filosofen genoemd. In 

de 13e eeuw zal Thomas van Aquino een aantal godsbewijzen formuleren, die op dit 

godsbewijs van Aristoteles gebaseerd zijn. Daarnaast formuleert in de 11e eeuw de theoloog  

Anselmus het godsbewijs van de volmaaktheid. God is het volmaakte, waarboven niets 

anders gedacht kan worden. Volmaaktheid houdt ook bestaan in. Dit godsbewijs wordt later 

door Descartes gebruikt om daarmee het werkelijke bestaan van een buitenwereld te 

rechtvaardigen. De filosoof Plantinga heeft ‘recent’ veel aandacht aan het godsbewijs van 

Anselmus besteed. Voor Kant hebben de godsbewijzen geen bewijskracht. Zij vormen geen 

kennis, omdat kennis altijd bestaat uit denken en zintuiglijkheid. Denken alleen is 



 

2 
 

onvoldoende om kennis te rechtvaardigen. Zo zie je hoe rationaliteit inwerkt op religie. De 

evolutietheorie – die tijdens het leven van Nietzsche verschijnt – heeft een nog veel grotere 

invloed op religie. (Zie ‘God en Darwin’ van Taede Smedes. 

 

Nietzsche en later Freud zien in het Christendom: ontwaarding van het leven. De prachtige 

eros (met name bij Plato) wordt nu zonde en priesters zijn de gifmengers. “Als men het 

zwaartepunt van het leven niet in het leven legt, maar verlegt naar het ‘hiernamaals’ – naar 

het niets – dan heeft men aan het leven elk gewicht ontnomen” Naastenliefde kweekt 

zwakte. “Want dat ik de lijdende lijden zag, daarover schaamde ik mij, om der wille van zijn 

schaamte; en toen ik hem hielp, vergreep ik mij aan zijn trots. Op trotse wijze sterven 

wanneer het niet langer mogelijk is op trotse wijze te leven.  

 

God is bovendien een projectie. Een visie die als eerste door Feuerbach (1804-1872) naar 

voren is gebracht. Het christelijke geloof verklaart vervolgens het goddelijk domein tot het 

absolute en het aardse tot het relatieve.   

Het venijn van het Christendom zit volgens Nietzsche bij Paulus. Hij heeft het 

oorspronkelijke (op aardse leven gerichte) evangelie vervalst. Met Christus is het evangelie 

aan het kruis gestorven. Paulus heeft volgens Nietzsche in grootse stijl weer op poten gezet, 

wat Christus had vernietigd.   

 

Het goede van Christendom 

Christendom was niet enkel negatief in de ogen van Nietzsche, maar ook positief. De mens 

komt tot zelfbeschouwing, zelfkritiek, introspectie. De menselijke ziel krijgt diepte. Het heeft 

de geest van de Europeanen scherp en soepel gemaakt. Het bracht ook zelfbeheersing, 

waarmee de mens meester werd over zichzelf. Kortom: 

 ‘Velen gaan dus aan religie ten onder, een minderheid klimt erlangs omhoog naar de ware 

aristocratie als adel van geest.  

 

De zelfreflectie, maar ook de christelijke deugden als waarachtigheid, eerlijkheid en 

rechtschapenheid toetsen het christendom zelf. God blijkt de heilige leugen die dient te 

worden afgeschaft, ter wille van menselijk zelfbestuur: De dood van God. Autonomie is 

dus het antwoord, omdat het absolute verdwijnt.  

 

De dood van God betreft dus niet zozeer zijn eventuele dood. Daarvoor moet hij met 

zekerheid bestaan. Het betreft de plaats van God via kerkelijke instituties in onze 

cultuur/samenleving. Het is niet zozeer een atheïstische stelling. Dat zou ook geen hout 

snijden. Feitelijk zijn atheïsme, theïsme en deïsme allemaal geloven.  

 

Relativisme en nihilisme 

 

De dood van God geeft aan dat wij richtingloos zijn. Hier ligt een belangrijke oorzaak voor 

relativisme. Ook eerder zagen we al dat wij in onszelf geen absolute waarheden kunnen 

opdelven. Wij zijn fundamenteel richtingloos. 

 

Van relativisme naar nihilisme is een reële mogelijkheid. Onder nihilisme wordt over het 

algemeen verstaan dat aan het menselijk bestaan en geschiedenis geen objectieve zin kan 



 

3 
 

worden ontleend. Voor Nietzsche is het Christendom een vorm van nihilisme. Waarom: 

omdat zij het leven hier en nu op de tweede plaats zet ten gunste van een leven na de dood. 

 

De derde vorm van nihilisme echter is dat men stuurloos afstevent op een mateloos egoïsme 

en consumentisme, dat bij Nietzsche wordt aangewezen in ‘de laatste mens’. Dit onderwerp 

komt in de laatste bijeenkomst nog terug. 

 

De idee Übermensch. 

 

- Übermensch (van kameel via leeuw en kind) is de uiterste tegenpool van de laatste 

mens, het kuddedier en dwerg. Deze laatste mens leeft met slappe spieren en slappe 

knieën als gelukkige bewoner van de socialistische en democratische staat. Deze 

laatste mens is onuitroeibaar gelijk de aardvlo. Democratie en Christendom 

bevorderen deze laatste mens. Zoals de aap hoongelach is voor de mens, zo is de 

mens hoongelach voor de Übermensch. 

- De mens in het algemeen is als het ware de embryo, maar ook het koord dat 

geknoopt is boven de afgrond tussen dier en Übermensch. Deze Übermensch is een 

opgave. Hij is brug en geen doel, overgang (naar Übermensch) en ondergang (van 

oude mens).  De mens moet overwonnen worden. Tot zelfstandigheid komen, de 

kuddegeest en het  na-apen voorbij. Niet hechten is daarin belangrijk, maar dat 

betekent ook dat je niet moet hechten aan het niet hechten. 

- Als zodanig is de Übermensch de zin der aarde. Het “Über” uit het woord wijst ook 

omhoog, boven ons uit. Het gaat erom mijn geest te verheffen tot een vrije geest. 

 

De Übermensch in onze tijd. 

 

- Erkenning van relativiteit. Voorbijgaan aan de mens die zijn waarheid tot de waarheid wil 

verheffen. De Übermensch ziet het relatieve in, het toevallige. Dat geldt ook voor zijn 

eigen opvattingen. Die beziet hij eveneens met een ironische glimlach. Alles is immers 

interpretatie! 

- Het kiezen van interpretaties: mijn en andermans opvattingen zijn van toevallige aard. In 

de lawine van mogelijkheden en verleidingen moet ik kiezen volgens mijzelf en niet 

volgens anderen. Ons keuzegedrag wordt vaak bepaald door de ander. “Onze 

gemiddelde gedachten en gevoelens zijn allemaal made in USA en niet made in Sils-

Maria.” (Peter Sloterdijk). 

- En ik zet het citeren maar even voort: “Er zijn dus twee mogelijkheden: we kiezen zelf of 

we worden reactief, het spelletje van anderen.”  En de ongelimiteerde 

consumptiemogelijkheden heeft een prijs: “De afwezigheid van de ziel’.  

 

Kortom: 

“Het wordt tijd dat de mens zijn doel kiest. Het wordt tijd dat de mens zijn kiem van de 

hoogste verwachting plant.” 

 

De Übermensch beseft dat alles interpretatie is, dat zweven (zonder ankers zijn) de enige 

mogelijkheid is en dat hij tenslotte zijn eigen waarden kan en moet kiezen. In dat 

keuzeproces resoneert de veelstemmigheid van meningen  van opvoeders (en cultuur). Met 

een ironische blik op de wereld – wat betreft zekerheden – kiest hij aldus en hij neemt die 



 

4 
 

blik ook mee naar binnen in zichzelf. Hij richt zijn  eigen innerlijk in, en creëert daarmee zijn 

ziel, zijn identiteit. Dat is z(m)ijn zelfcreatie. Ik ben hoe dan ook een hermeneuticus.  

 

De eeuwige wederkeer: 

In een notendop is de eeuwige wederkeer een gevolg van een beperkte hoeveelheid materie 

in een onbeperkte hoeveelheid tijd (eeuwigheid). Omdat materie onderhevig is aan de 

causale wet van oorzaak en gevolg en omdat aangenomen wordt dat het heelal eeuwig 

uitdijt en inkrimpt wordt dezelfde film in feite alsmaar gedraaid en teruggedraaid en 

gedraaid… Wij hebben dus al oneindig veel malen rond deze tafels in de Boei gezeten en 

gaan dit ook nog oneindig veel malen doen. Dit is de letterlijke opvatting van ‘de eeuwige 

wederkeer’, gebaseerd op natuurkundige principes. 

 

In deze letterlijke opvatting is er geen enkele ruimte voor toeval of vrijheid. Er heerst alleen 

maar noodzaak. Maar je kunt de eeuwige wederkeer, nadat je de idee in je opgenomen hebt, 

ook figuurlijk opvatten. Dan komt de bedoeling in zicht: ons doordringen van het belang van 

dit huidige leven. Het leven leiden waarvan ik zou wensen dat ik het nog eens, en nog eens, 

en nog eens zou mogen leiden. De morele imperatief.  “Ik zou mijn leven graag nog eens 

herhaald zien. En wel op exact dezelfde wijze”.    

 

De idee van de eeuwige wederkeer kwam bij Nietzsche op tijdens één van zijn vele 

wandelingen in Sils Maria en emotioneerde hem hevig. Wellicht werpt de figuurlijke 

betekenis een ander licht op de ernst en betekenis van mijn keuzes. Deze tweede versie 

zegt: vergeet het determinisme, beschouw jezelf als vrij, en doe wat bij je past, dat wil 

zeggen: besef dat je je leven een zinvolle inhoud kunt geven. In combinatie met de letterlijke 

betekenis is de ernst van elke keuze in mijn leven duidelijk: ik kies voor de eeuwigheid. 

Ger groot spreekt hier van ‘de morele imperatief’. Dat is met een knipoog naar Kant en diens 

beroemde ‘categorische imperatief’: handel volgens die maxime (moreel principe) waarvan je 

tegelijkertijd kan willen dat ze een algemene wet wordt. En dus bij Nietzsche: niet ‘oorzaak 

en gevolg’, maar het onophoudelijk scheppende.  


